B;;ia

Para un mejor aprovechamiento del tema, se recomienda seguir los siguientes pasos:
* Que cada conyuge realice una primera lectura individual.

* Que, posteriormente, lo lean conjuntamente ambos coényuges para profundizar en el texto,
consultar referencias, poner en comun y establecer un didlogo entorno a las preguntas
conyugales.

* Que, finalmente, se trabajen las preguntas para el didlogo en equipo preparando asi la reunion.

Oracion para iniciar la reunion
Sefiora santa Maria,
Tt has vivido junto a san José, tu esposo, y tu hijo, Jesus, tu vocacion al amor:
como hija, esposa y madre,
conoces de cerca nuestras luchas en el camino de la familia.
Queremos confiarte, Madre, hoy nuestra familia
para que hagas de ella una nueva Betania, un hogar para tu Hijo.
Que la reunion de hoy nos permita comprender mejor
el plan maravilloso de Dios sobre nuestra familia.
Muéstranos tu proteccion de Madre

y ponnos junto a tu Hijo Jesus, nuestro Maestro y Amigo. Amén.

IV. Conversar “en Maria”

1. En la familia de Nazaret

2. “Nuestra conversacion estd en los cielos” (Fil 3,20)
3. La “acustica” de los espacios y la concordia

4. Desatar los nudos con la palabra: Perdonar, prometer, agradecer

1. En la familia de Nazaret

El evangelio de Lucas abre el ministerio publico de Jestis con un episodio que podria tener
como protagonista en la sombra a la Virgen Maria (a fin de cuentas, Lucas es el “evangelista
de Maria”). En Nazaret, donde se habia criado, Jesus entra en la sinagoga y todos le escuchan
leer la Escritura tan deliciosamente que sus ojos se quedan prendados de El (Lc 4,20).
Imaginamos el sano orgullo materno de Maria, que habria ensefiado a leer a su hijo. Al menos
es muy posible pensar que lo hiciera ella, segiin la descripcion que nos da Prov 31,26 de la




“mujer fuerte” que “abre su boca juiciosamente y su lengua ensefia [a sus hijos] con bondad”.
Asi la Virgen Maria, “mujer fuerte”, educadora de su Hijo (ver Prov 1,8; 6,20; 31,1), al que,
probablemente, iniciaria también en la lectura. La tradicion artistica, de hecho, ha representado
a Nuestra Sefiora ensefiando a Jesus la cartilla. En Espafia tenemos, por ejemplo, un precioso
cuadro de Luis de Morales sobre esta tematica. Y recomiendo también un lienzo delicadisimo
de Carlo Maratta con el mismo motivo.

En definitiva, esta estampa tierna nos recuerda la humanidad verdadera del Hijo de Dios
encarnado. Aprendid a hablar y a leer de sus padres. El Verbo humanado asimilé nuestro
lenguaje en una urdimbre afectiva particular, en un primer ambiente: /a familia Sagrada, José
y Maria.

Sabemos que los nifios aprenden a hablar porque, de modo enigmético, se introducen
afectivamente en la conversacion de los padres. El nifio Jesus asimil6 también ese ambiente
familiar rico en palabras. Cudntas conversaciones a la mesa, en el descanso sabatico o llegando
a casa del trabajo. Jests aprendio los sustantivos, verbos y adjetivos; y también la importancia

2

de los adverbios, tan decisivos en la educacion y tan olvidados, a veces, hoy dia: “no”,

b1

“pronto/tarde”, “bien/mal”, “nunca”, “siempre”.

El titulo de este tema, “conversar en Maria”, significa que Maria es quien crea el ambiente de
la conversacion familiar, como es propio de la mujer en casa.

Hay otro ejemplo que nos puede ayudar: la familia de Betania. Alli otra Maria, “sentada a los
pies del Sefior, escuchaba su palabra” (Lc 10,39). Ella habia comprendido, frente a Marta, que
la primera acogida que hay que dar a un huésped es la conversacion (antes incluso que la
comida y las sillas por las que Marta tanto se afanaba). Maria estaba generando la atmosfera
adecuada para recibir al Maestro.

El “ambiente” para la conversacion familiar estd hecho de espacios acogedores, de tiempos
propicios 'y de las virtudes propias del buen conversar: afabilidad, escucha, educacion,
interés... y un poco de picante, como dice el Apostol: “Sea vuestra conversacion siempre con
gracia, sazonada con sal, para que sepais como debéis responder a cada uno” (Col 4,6).

(De qué hablamos? ;Qué nos interesa? ;Topicos de la calle? jAlgo mas? Se atribuye a
Roosevelt la sentencia: “Las mentes grandes hablan de ideas; las mediocres, de eventos; las
estrechas, solo de gente”. No es exactamente asi, pero si nos invita a una reflexion sobre
nuestros modos, hdbitos y temas de conversacion. También, y mds importante, una
consideracion de los ambientes humanos que generamos en familia en los que se hace posible
el hablar creativo para que aprendamos a “prometer”, a “pedir perdon”, a “dar gracias”, a
“preguntar”, a “felicitar”, a “orar juntos”...

2. “Nuestra conversacion estd en los cielos” (Fil 3,20)

Vayamos con una brevisima reflexion sobre el lenguaje, que nos puede ayudar a profundizar
un poco mas. El lenguaje no es solo una “herramienta” para dar nombre a las cosas y poder asi
entendernos. Una concepcidn “utilitarista” reduce cada palabra a una especie de “post-it” que
le pegamos a las cosas para localizarlas. La realidad es mucho mas grande y hermosa. El
lenguaje es creativo. Las palabras generan realidad. La “promesa” no estaba ahi antes de que
yo dijera: “lo haré, me comprometo a ello”. El vinculo con Teresa no existia hasta que respondi:
“Si, quiero”. El perdon no se habia concedido, hasta que le dije a mi hermano: “lo siento”, y el
respondid: “no pasa nada; yo también me dejé llevar por los nervios”. Al decir: “me
comprometo”, “si quiero”, “perdona” he generado una realidad nueva que no existia. He aqui
la fuerza, el milagro engendrador de la palabra.



El lenguaje, por tanto, es mucho mas que una caja de herramientas. Las palabras son mucho
mas que cajones donde metemos las cosas. Dime cémo hablas y te diré quién eres. El lenguaje
implica un modo de vivir. Por ejemplo, si no s¢ dar nombre a mis afectos, si no sé¢ llamarlos,
no podré acceder a su interpretacion. Confundiré entonces la melancolia con la nostalgia, o la
alegria con la excitacion, o la ira con el desahogo. Otro ejemplo: si no tengo palabras para
narrar mi vida e interpretarla, acabaré viviendo episddicamente, fragmentariamente. El
lenguaje es, por consiguiente, decisivo en nuestra vida. Copio por su interés este parrafo del
libro La selva del lenguaje, de José Antonio Marina (aunque no coincido con el enfoque general
del libro):

“Alexis no sabia si lo que sentia por Sonia era amor, gratitud, deseo, compasion o solo
la satisfaccion de sentirse querido. Es una frase muy extrafia. ;Coémo no va a saber
Alexis lo que siente si los sentimientos son forzosamente experiencias conscientes? Lo
que sucede es que no sabe reconocer lo que siente, es decir, no sabe situar su experiencia
dentro del plano del mundo afectivo que posee. Y mientras no lo haga, mientras no
consiga identificar sus sentimientos en el catdlogo sentimental que su cultura le ha
entregado, donde se sefalan las expectativas y la posible evolucion del sentimiento, el
contenido de su conciencia permanecera confuso, sin definicion”.

Sin poner palabras a nuestros afectos, nos volvemos “analfabetos afectivos”. ;Qué significa
“aprender a hablar en Maria”? Quiere decir, interpretar nuestra vida, nuestros deseos,
nuestros afectos, en la escuela de la Madre de Dios. El mundo posmoderno tienta
continuamente al hombre con un ideal de vida hecho de “pequefios relatos”, de breves capitulos
de una serie inacabada; le provoca también con una existencia emotivista. En Maria podemos
acceder al lenguaje que da unidad a nuestra vida, es decir, a esas grandes palabras que le dan

b 1Y 9% ¢

una logica completa: “comprometerse”, “confesar”, “agradecer”...

A esta luz, también, ;qué significa “elevar los temas de conversacion” en la familia? No se
trata de que nos pongamos a hablar de intrincadas cuestiones teologicas o a disertar sobre
problemas filoséficos e investigar los enigmas de la Escritura. San Pablo dice (segin la
traduccion de la Vulgata): “Nuestra conversacion esta en los cielos” (Fil 3,20). Esto se puede
aplicar esencialmente a lo que significa “elevar nuestra conversacion” en la familia. Se trata de
“hablar en Maria”. Ciertamente, la conversacion versara sobre lo que ha sucedido en el trabajo,
sobre la respuesta del carnicero, sobre el catarro del conserje o sobre las notas de los nifios.
Pero el ambiente de la conversacion, su tonalidad y su marca seran: en Maria. Preside la
caridad, la construccion de la familia en la fe, la apertura a una esperanza. Al conversar
compartimos los dones que hemos recibido de Dios, como crecen cada dia y qué ilusion
suscitan en nuestra vida juntos. Nuestra conversacion entonces “estara en los cielos”. San John
Henry Newman aplicaba este versiculo de la Carta a los Filipenses de san Pablo (Fil 3,20) a la
oracion, al lenguaje de la plegaria familiar. Y podemos pensar que ‘“elevar el tema de
conversacion” en la familia es también rezar juntos.

3. La “acustica” de los espacios y la concordia

San Pablo exhorta a los cristianos de Corinto a tener “un mismo hablar” (1 Cor 1,10). ;Qué
significa esto? Expresa la concordia. No es que todos tengan que repetir lo mismo, como una
consigna o un mantra, como si fueran loros. Eso seria falta de creatividad o quizas
manipulacion. Tener “un mismo hablar” significa que no haya “cismas” en la comunidad, que
no ande cada uno diciendo “la suya”, que no haya murmuracion, que haya unidad en la
busqueda de lo verdadero. Esa unanimidad en el conversar se va a llamar después “amor” (1
Cor 13) y se concretara en la comunion en torno a la “Eucaristia” (en 1 Cor 11).



“Conversar en Maria” ayuda precisamente a comprender la concordia. Ella nos da la clave de
lo que es “un mismo hablar”. Ella sabe preguntar (“;cémo sera eso?”), a veces con el tono de
humilde reprension propio de quien ama y no entiende (“;por qué nos has tratado asi?”). Sus
palabras no son complacientes, bienquedas, afectadas o formales. Tener “un mismo hablar” en
Maria da cauce a un lenguaje veraz, creativo, que afronta sin miedo los temas complicados y,
al mismo tiempo, cree sin limites y espera sin limites (1 Cor 13). Maria reconduce de algiin
modo nuestra conversacion al ambiente de la Eucaristia, lugar de la “unidad” por excelencia.

Puede ayudar aqui un término que emplea tltimamente la antropologia. Se trata del concepto
de “resonancia”. Harmut Rosa, que ha popularizado esta terminologia, explica en varios de sus
libros la necesidad de generar ambientes y espacios humanos “resonantes”, donde venzamos
la “aceleracion” a la que nos lleva el mundo contemporaneo. Frente a la “angustia productiva”
y los ritmos frenéticos, la “resonancia” nos llama a velar por ambientes donde podamos estar,
conversar, amar, es decir, llevar una vida humana digna de tal nombre. Harmut Rosa testimonia
asi una sed de ambientes de humanidad.

Pero “en Maria” encontramos una resonancia mejor. Lo que resuena es el Espiritu de Dios. Y
asi, “conversar en Maria” significa que surgirdn conversaciones nuevas que ya no se rigen solo
con nuestros criterios, sino con los del Espiritu. Un matrimonio que conversa en Maria sobre
qué hacer con el suegro enfermo, sobre si aumentar la familia, sobre qué colegio elegir para los
hijos o sobre si consagrarse en Familias de Betania, se abre a que aparezca una luz inesperada,
la luz de Dios, que encauce la respuesta hacia un inesperado “mas”.

Naturalmente, el ambiente que genera Maria no sera nunca “anecoico” (un espacio sin “ecos”,
una habitacion tan silenciosa, tan silenciosa, que hasta da miedo moverse). Hogar implica
llantos y gritos propios de los nifios. En la vida de familia, el Espiritu resuena también entre
gemidos nocturnos del bebé (que son divinos, aunque a veces no lo parezcan). Al mismo
tiempo, serd un ambiente no contaminado por otros muchos ruidos que nos despistan
(television de fondo, por ejemplo; “ruido” de movil en casa). Un ambiente, en fin, donde pueda
resonar el Espiritu y en el que se encuentran también momentos, espacios, ritos significativos
para que pueda atenderse a la escucha de la Palabra, como hacia la otra Maria, la de Betania, a
los pies de Jesus.

4. Desatar los nudos con la palabra: Perdonar, prometer, agradecer

Nos puede ayudar ahora un sucinto vocabulario (se podria aumentar) de tres palabras propias
del “diccionario mariano”. Son términos que desatan los nudos de la discordia y que tejen la
vida de Maria. Sefialamos:

Perdon. Dice el libro de los Proverbios que “el odio provoca pendencias, el amor perdona toda
ofensa” (Prov 10,12). jQué importante introducir esta palabra en el vocabulario familiar!
Porque puede ocurrir que el nifio no la escuche nunca, que no se diga nunca en casa “lo siento”,
“disctulpame”...

A veces damos el perdon por hecho, lo presuponemos. Convendria no presuponer, sino
anteponer el perdon. También dicen los Proverbios: “El hombre sensato domina su ira y tiene
a gala perdonar la ofensa” (Prov 19,11). Habria que preguntarse si practicamos las dos
vertientes: pedir perdon y perdonar. Podria parecer que es mas dificil pedirlo, pero ocurre que
el concederlo de corazdn es costoso, de hecho, es un acto divino, es propio de Dios, como en
la parébola del Padre misericordioso.

Gracias. “Que la paz de Cristo reine en vuestros corazones pues a ella habéis sido llamados
formando un solo cuerpo. Y sed agradecidos” (Col 3,15). El inciso final de esta frase del



apostol Pablo es llamativo. Como si quisiera que no se le escapara algo en lo que llevaba tiempo
pensando: “Y sed agradecidos”. San Pablo, de hecho, comienza todas sus cartas con una
“accion de gracias”.

Ocurre que reconocer los dones recibidos puede sonar a veces superfluo o inutil. Es poco
productivo. A ChatGPT no hay que darle gracias por la informacioén que nos brinda. Por eso, la
aceleracion moderna puede llevarnos a eliminar esta palabra o ir reduciendo su espacio hasta
la insignificancia. Y, sin embargo, todas las virtudes y toda la vida de fe comienza por aqui, por
el agradecimiento. El Magnificat de Maria, ;no es acaso una oracion tejida de agradecimiento
a Dios porque ha mirado la humillacion de su esclava?

Prometer. Otra palabra en la que Maria es experta. Su “Hégase” no es solo una aceptacion
pasiva de la voluntad de Dios. Tiene también un sentido activo: ella se compromete a participar
en el plan de salvacion. Es maestra en prometer. Necesitamos generar ambientes donde se
puedan realizar promesas. Es quizas una de las tareas mas urgentes de la familia.

Si algo sabemos del Dios de la Biblia es que es un Dios que “promete”: desde Abraham, Isaac,
Jacob, David, el pueblo de Israel... Y para cumplir todas sus promesas, cuando lleg6 el tiempo,
envi6 Dios a su Hijo, “nacido de una mujer” (Gél 4,4), nacido de Maria. En ella, “en Maria”,
Dios nos ha ensenado el sentido de todas sus promesas y aprendemos también nosotros a
prometer.

5. Preguntas
Preguntas para el dialogo conyugal:

(Como “elevar” nuestras conversaciones conyugales? ;Qué medios nos pueden ayudar en
concreto a que esas conversaciones nos ensefien a compartir y a crecer como matrimonio? Y
con los hijos, ;qué espacios les ayudan a tener confianza al hablar, a escucharles de verdad y a
que se genere una verdadera conversacion? También, ;como generar ambientes adecuados para
el lenguaje de la oracion en familia?

Preguntas para la reunion

1. El tema ha hablado de “conversar en Maria”, ;qué significa esto?, ;qué novedad puede
aportar a la familia? Se pueden describir situaciones o momentos en los que quizés se ve mas
claro (a la hora de pedir “perdon” o en el momento de “agradecer” algo), pero, ;cémo acontece
esto en la vida cotidiana de la familia? ;Qué amigos y qué enemigos tiene el “conversar en
Maria” familiar?

2. {Qué palabras afadirias al “diccionario mariano” que se propone en el punto 3? ;Coémo
prolongarias ese vocabulario y qué palabras te parecen mas decisivas en el trato familiar y que
mas pueden abrir a la concordia?

3. (Coémo elevar los temas de conversacion familiares? ;De qué se habla en casa? ;Se habla en
casa? El tema da alguna luz sobre los modos en que, con un sano realismo sobre lo que es la
vida en familia, podemos también hacer que “nuestra conversacion esté en los cielos”, ;cudles
nos pueden ayudar mas?



